## www.14october.com

## البعد الثقافي الحضاري للثورة اليمنية

أنا في البداية، أعتذر عن التقصير في هذه الورقة نظراً لضيق الوقت المتاح لكتابتها ولهذا فإنني من خلالها لا أطمح في تقديم مادة غزيرة أو في بحث يتألق فكراً وعلماً ومع ذلك فإنّ المناسبة تفرض نفسها... وذلك هو عيد الثورة اليمنية المجيدة.

والموضوع كما ذكر الـزمـلاء يستحق اهتماماً خاصاً، بحيث يفرد له كتاب مستقل يقوم به أكثر من باحث، فالخلفية الثقافية للثورة تحتاج إلى مادة وثائقية، ودور العمل الثقافى فى تعزيز مكاسب الثورة يتجاوز مجرد معلومات عابرة إلى استيفاء نصوص شعرية ونثرية شكلت حينذاك الرأى العام وصاغت وجدان الجماهير التي ناصرت الثورة والتفت حولها.

وسيظلون يختلفون إلى ما شاء الله، ولكن فِي حدود

بينهما لننطلق بعد ذلك إلى الحديث عن البعد الثقافي

والحضارى للثورة اليمنية وهو العنوان الذى تكرمت إدارة

الصحيفة 26 سبتمبر المرموقة ممثلة برئيسها الأستاذ

الحضارة جماع الإنتاج المادي المؤسسي لشعب ما، أي

تلك المنجزات الَّتي يسهَّم ذلك الشعب بها َّفي تيار مسيرةً

الطرقات وبناء الجيوش وتُمصير الأمصار وبناء الدّول كل

ذلك حضارة وعلى سبيل المثال بناء الأهرامات في مصر

وتشييد السدود في اليمن وإقامة الأبراج في العراق معالم

والثُّقافة هي تلكُّ السمات الروحية وآلإبداعية التي

تميز شعباً ما من خلال استمرارية تاريخه، وفي الغالب

بطريقة تلقائية، وهي إبداعات فردية أو جماعية تعكس

. نواةً متجددة وأصالةً مُبدعة، فالفنون والآداب والقيم

الروحية والسجايا العامة والتقاليد الشعبية وأساليب

الحرف اليدوية كلُّ ذلك إبداع يتميز به ذلك الشعب ويمثل

وقد خطر في بالي أن استل خيطاً من خيوط الموضوع

أسلط الضوء عليه بحيث ندلل على أهمية الموضوع وعلى

قصور ينبغي لمن يكتب منا في هذا المجال أن يُتلافاه حتى يتوافر مرجع شِامل موثق لثقافة الثورة اليمنية

هل كان الضِباط الأحرار وحركة الثورة اليمنية، عموماً،

شمالاً وجنوباً على وعى بالسناد الحضاري للأمة أي للشعب

اليمنيُّ؟ هلُّ كانَ أُولَئكُ الرواد، منذ حوالي نصف قرن على

ءعـ ، عُمِية، بالتراث الحضاري العريق لأهل اليمن؟ هل

كانوا يعرفون ملامح تاريخ اليمن القديم، مثلاً، وحضارة

سبأ وحمير وقتبان ومعين وحضرموت؟ هَل كانوا ملمين

بدور أهل اليمن الكبير في الإسلام وحملهم الرسالة

وفيما نقلوه معهم من تجارب حضارية راقية شملت

تمصير الأمصار وفنون العمارة وتقنية الرى وجر المياه

لا شك أنّ ثقافة ثورية كانت هناك، مستقاة من ثقافة

العصر، عربية وأجنبية ومن روح الإسلام ورفضه للظلم

والاستبداد وضرورة الذود عن الوطن وديار الإسلام وصد

ولاً شك أنّ ثقافة العصر كانت ِتزخر بالحديث عن الحرية

والمساواة والإخاء شرقاً وغرباً، وأنّ الدعوات الفكرية

السائدة، آنذاك، رغم الانغلاق والعزلة كانت تصل إلى

اليمن بطريقة أو بأخرى، وكانت مدينة عدن، رغم كونها

مستعمرة بريطانية، إلا أنها في الوقت نفسه كانت نافذة

ثقافية مهمة على العالم.. وكانت الثورة المصرية تملأ

أسماع الدنيا، وقضية فلسطين تلهب مشاعر العرب في

لقد سمعنا في هذه الندوة وهو من خير ما سمعنا، أنّ

الضباط الأحرار كانوا مثقفين وخريجي الكلية الحربية..

وكان منهم من هو على صلة، على الأقل بالتوجهات

والحركات القومية المنظمة، وكان لديهم قناعة أنّ الثورة

والثورة ضرورة لوضع حد ِ لعهود من الظلم والعزلة،

للخلاص من الجهل والفقر والمرض.. هل التجربة

التاريخية العميقة - الثقافة والحضارة - إبداعات وإنجازَات

قد أسهمت بطريقة مباشرة وغير مباشرة في تشكيلٍ

الوعى الثوري لدى أولئك الرواد، بحيث اكتشبوا وعياً

تاريخياً عميقاً أدركوا به الفرق بين الماضي والحاضر

وتمكنوا من ربط ذلك بتصورهم لواقع آنذاك بحيث

يقنوا بضرورة التغيير نحو الأفضل مستلهمين حضارة

الأجداد؟ وإن ما كان عليه اليمن في الماضي من الأمجاد

هو سناد ثقافى ومخزون حضاري أصيل يلهم يمن اليوم

إنّ للشعوب الحضارية، في مساراتها التاريخية الطويلة

وقفات مهمة تقتضيها ظروف حياتها وزخم تجاربها،

وقفات إيجابية تحاسب فيها نفسها وتتأمل واقعها وعندما

يتبين لها ما هي عليه م وهن وتخلف واستنقاع، تستجمع

قواها وتستلهم ماضيها المجيد وتعد عدتها لتنطلق

انطلاقة جديدة ولتحقق نقلة نوعية رائدة في تاريخها

معتمدة على سناد ثقافي ركين وتصور معيشّي جديد

ومنظور اجتماعي شامل يكون بمثابة وثيقة للأنطلاق

كل الدلائل تومئ إلى أنّ الثورة اليمنية قد استندت قدر

الإمكان إلى رصيد من عراقة التاريخ القديم والإسلامي

وأنها كانت تعي بطريقة مباشرة أو غير مباشرة التاريخ

الحضاري للأمة وضرورة السعى بقوة ٍ وحماس وإخلاص

وبكل الوسائل المتاحة لجيل الثِورة لاستعادة المكانة

ومع ذُلك ينبغي سبر أغوار هذا القول وتعضيده، فعلى

سبيلُّ المثالُ ومنَّ الذاكرة واستشهد بمثال من تكويني

الثَقَافَي، وأنا اليوم أزعم أنِني من المختصين في التاريخ

اليمني حضارة ولغة وفناً.. لقد ولدت في قرية منسيةً،

وفى صباي درست في عدن الابتدائية والمتوسطة

الثانُّوية وفَّى أحسن المَّدارس آنذاك، ولكنني لم أتعلم في مرحلة التعليم العام صفحة واحدة من تأريخ اليمن

الحضارية والتاريخية لليمن وطنا وشعباً.

ضرورة ولدت من رحم الظروف القاسية.

حضارة قديمة تفصّح عن حضارة راقية في تلك البقاع.

العميد الركن / على حسن الشاطر.

شخصيته ويعكس ذاتيته الثقافية.

انطلاقاً وتطوراً وآفاقاً للمستقبل.

وتصريفها وغيرها؟.

وقد تفضل الشاعر والمؤرخ المعروف الصديق على بن على صبرة فأجمل الخلفية الفكرية للثورة عبر التاريخ بأسلوبه المكثف والرشيق وأعتقد أنه لا يخالفني الرأي في أنّ ما ذكره يكاد أن يكون عناصر الموضوع وليس الموضوع نفسه لقد حلق كثيراً وهو العارف الخبير ولكن من الصعب أن يقع بعد ذلك في حدود بضع ورقات.

وعندما أفاض المثقف الكبير الأخ حسن اللوزى في تعقيبه كشف لنا بوضوح عن خطورة الموضوع وترامى أطرافه، بما في ذلك الإبداعات والإنجازات الثقافية بعد الثورة، خاصة أن العنوان يحمل مصطلحي الثقافة والحضارة وهما تسميتان من باب \_\_\_ المؤتلف والمختلف.

> يختلف الناس كثيراً حول مفهوم الثقافة والحضارة القديم والإسلامي اللهم إلا كتيب صغير وجدته في مكتبة الوالد، رحمة الله عليه، مكتوب بخّط جميل فيه تاريخ موجز جداً هذه الورقة سأحاول ارتجالاً أن أضع معياراً للتفريق لتاريخ اليمن القديم كنت أقلب فيه بين الفينة والأخرى وهو لا يشفى غليلاً ولا أعرف كاتبه إلى اليوم.. ولا أنكر أنني كنت أعـرف الكثير في المدرسة عن تاريخ الإمبراطورية البريطانية ولإ أنكر أننى كنت أقرأ خارج المدرسة طبعاً شيئاً من شعر الزبيري وإصداراته مع النعمان الحضارة الإنسانية. إنّ المدنية حضارة، وإقامة المدن وفيها كتيب للنّعمان عن تاريخ اليمن وبناء المنشآت واستصلاح الأرض وإقامة المصانع وشق وشيئا من شعر على عبدالعزيز نصر، ومحمد سعيد جرادة وعبدالله هادي سبيت وفي ذلك كله شحنة طيبة منّ الوطنية وبعض اللمع عن التاريخ

كان ذلك في الخمسينات، وفي عدن، وهيّ تموج بألَّثقافة آنَّـذاك، ولُّو لم ّأقرأ ذلك الكتيب المخطوط المجهول المؤلف وكان من عدة صفحات، لما فكرت أنني بحاجة ٍ لمعرفة تاريخ بلادي ولما قضيت معظم عمري بعد ذلك في دراسته.

الموشكى وآلشامي والحضراني والمروني والعنسي على ) هذا الجانب في تلك المراسلات ليس هناك ذكر

ربما أكون مخطئاً في ذلك لأنني تعلمت بعد الدكتوراه

لقد كان بعض الرواد يعلمون شيئاً من تاريخ اليمن العام الذي قامت فيه الثورة.

الحميري في السيرة الجامعة.

وكان بعض العلماء والصحافيين والرحالة يكتبون عن ولكنها كما يبدو لم تكن ثقافة سائدة.

لقد جاء زمن، في العصر الحديث، تطاول الليل فيه



لقد كَان هنَّاك حصار شدّيد على تاريخ الحضارة والثقافية

اليمنية في الشمال والجنوب، وأتمنى أن نتمكن من كتابة دراسة هذه المسألة بالوثائق وهذا بيت القصيد في هذه الورقة، وخاصة من خلال دراسة التكوين الثقافي للأحرار والضباط وغيرهم من المناضلين من شتى فئات الشعب.. لقد راجعت كتاب (البريد الأدبي حلقة مفقودة من حركة التنوير في اليمن) ( دراسة وتصوص)، هكذا ولم أعثر في الرسائل بين رواد الثقافة المعاصرة مثل للهمداني، ولا لنشوان ولا لسبأ ولا حمير.. وهنا أؤكد مرة أخرى أنّ إلمامي بهذا الجانب ضعيف لاشتغالي بدراسة التاريخ القديم وليس المعاصر ولكن المتتبع قد لا يرى ذلك رأي العين، وإنما يلمحه كما يلمح ضوء القمر من خلال أوراق الدالية.

الشيء الكثير عن الحضارة اليمنية القديمة من أولئك الرواد مثل الحضراني والعنسي وزيد عنان ومحمد الأكوع وسُوَّالي عَن هذه الثِّقَافة في الأربعينيات والخمسينيات والتى كانت تمجد الحضارة اليمنية القديمة وتذكى الْحنيَّن إلى استعادة المكانة التاريخيَّة لِليمنَّ.

القديم ولكن هل كانوا قادرين على توصيل تلك المعارف؟ الكتبُ المعروفة في تاريخ اليمن وحضارته صدرت كلها بعد الثورة حتى كتاب الويسي (اليمن الكبرى) صدر في والأجزاء المنشورة في الإكليل للهمداني، نشر جزآن

منها قبل الثورة بزمن يسير كذلك قصيدة نشوان

الحضارة اليمنية كما هِي الحال في مجلة المنار وكان اليمنيون، شمالاً وجنوباً يَقرؤن ما تيسر أو أقل من ذلك

على هذا البلد الميمون وأهله، وأصابه تقادم الزمن وظلام العهود ودخل في غربتين، غربة التاريخ وغربة العصر حتى ظن حاسدوه أنه مجتث الجدور، فاقد الداكرة

كوابيس الغربة وحطم أسوار العزلة وقضى على الاستعمار والاستبداد وامتلك زمام أمره واستنهض همم ماضيه وحاضره وشحذ ذاكرته ليستنطق رموز حضارته ومفاتيح شخصيته.. أسرإر الماضي وبشائر المستقبل، وما أن فك حصار الظلم والظلام وصمم على لم شتاته وتوحيد

تلك الحضارة والثقافة وهي تتوهج في أذهان الناس وتسرى في أمشاجهم وتتجلّى في سجاياهم وصنائعهم، وتحولَّتُ تلَّك الرموز الْكَامِنة فِّي أَعْماق الْأَمةُ مِنذ القرونُ، بعد أن غذيت بوعيها وتأججت بحرارة ثورتها ونهضتها وتعزز بأصالة وحدتها، تحولت تلك الرموز التاريخية إلى مقاليد سحرية فاعلة في فتح أبواب الحاضر ونشَر أُشرعةٌ

لقد كان من أوليات العهد البائد طمس معالم التاريخ اليمنى العريق وقد روى أحد الرحالة الأوروبيين أنه خلالً زيارتة لــوادي الجوف سمع أحدهم يقول له إنّ الآثار القديمة مما يُنبغي إزالته فهو من تراث ما قبل الإسلام والإسلام يجب ما قُبله، وبلغ بهم الأمر أن سفهوا الرموزُ التاريخية القديمة مثل سبأ وحمير حتى أضحت كلمة حمير ثر سيايا من سب البه أنذاك، وكان في الجوف بعض من يهود اليمن، فإذا قبل هذا حميري فإنّ ذلك بمقام قولهم هذا يهودي أِو أكثر. لقد أدرُكُّ الثُوار أنّ الشعبُ اليمني ليس شُعَّباً حديثُ التكوين وإنما هو شعب عريق في الحضارة سواءً في تاريخُه السبئي والحميري القديم أو في دوره المتألق في الحضارة الإسلامية فيما بعد وأن هذا السناد التاريخيّ هو الذَّى يعُزز الثَّقة بالنفس ويسهم بشكل فعال فيّ تشُكيل وَّعَى الناس بضرورة الثورة والتخلص من عوائقً الاستبداد والاستعمار والتخلف من أجل استعادة مكانة اليمن التاريخية.

لم تستند الثورة إلى العمل السياسي والتنظيم العسكرى فقط وإُنمًا استَّندت أيضاً وبوعى إَّلَى استلهام التاريخ والتراث الثقافي في اليمن، وكذلك على الإبداعُ الثقافَّى، وفي كلا الحاليِّن كَانت أمام الثوار مسألة الهويةً الثقافية، وكانوا على ثقة أنّ طلقات المدافع ستصحبها قذائف الكلمات، وأنّ إذكاء الهوية - التاريخ، التي شغلت المفكرين والأدباء قبل الثورة — هي السياج الثقافي الذي سيحتضن الثورة ويشعل أمرها، ويضع الناس حولها ويعبئ طاقاتهم لترفض الواقع الأليم الذى أجبرها أن تظل مستجدية للحياة والكرامة ورهينة للظّلم والقهر والجهل والفقر والمرض.

قد ارتكز أيضاً على العمل الثقافي ممثلاً في الرواد من أصحاب الفكر والقول والقلم وما الزبيري في شعره والنعمان في نثره، على سبيلٍ المثال إلا دليلٌ صريح على ذلك، إنَّ أكثِّر الناس إحساسا بالهوية الثقافية الجامعة وبأهمية التراث الوطني في التحفير للسعى من أجل

العلماء والأدباء والشعراء والفنانون إذ هم بطبيعتهم أكثر الناس إدراكا وإحساسا بالظلم والاستبداد والتخلف والعزلة والاستعمار، بل هم الأقدر على استلهام كوامن التراث الملهمة واستشعار الماضي والاستفادة منه وتوظيفه في خدمة النضال الوطني نحو الحرية والاستقلال وتحقيق الكَّرامة الإنسانية وصونّ سيادة الوطن في سبيل توفير

أما اليوم وبعد أن كسرت أطواق تلك العزلة، منذ أن قامت ثُورة 26 سبتمبر 1962م، فقد تمكن الإنسان اليمني في ما يجاوز أربعين عاماً من تثبيت أُقدامُه في مرابع الحياة الجديدةِ واستطاع أن ينشر أعلامه في آفاق العالم المعاصر، وبدأ الآخرون يحسون بوجوده وبعالمه الفتى الذي ينبض بروح القوة والحياة وكان مما لفت أنظار الآخرين في عالم الإنسان اليمني الجديد معالم حضارة عريقة، تتكشف كل يوم عن الشأمخ والرائد، وحاضر حي يسابق الزمن ويحقق الإنجازات الجليلة، واستمرارية عجيبةٌ تستلهم روائع الماضِي وتعبق بشذاه، وفي الوقت نفسه تنضح حاضراً مفعماً بآمال المستقبل ورؤاة المشرقة.

لقد كانت الثقافة اليمنية، قبل الثُورة وبعدها، أفصح أشكال التعبير وأمضى وسائله للإفصاح عن وجود شعب اليمن في هذا العالم، ومنذ أن قامت الثورة أعطت للثقافة أهمية بالغة وأكبر دليل على ذلك أنها خصتها بوزارة، في أول تشكيل عرفته اليمن، وزارة التاريخ والآثار وإن كانت قد استغنت عنها بعد ذلك وأنشئت للَّآثاِر والتاريخ إدارة عامة ضمن وزارة الإعلام والثقافة ثم ٌ أُنشئت مصلحة مستقلة للآثار منذ عام 1962م، المهم أنّ الوعى بأهمية التراثِ الثقافي في تعزيز مسيرة الثورةُ، بعد قيامُها، كان حاضراً ورغم أنَّ مآ حدث بعد ذلك فإنّ الثقافة كانت نصب عينيها ولم تغرب عن بالها.

بها وكادَّت أن تُكُون في طي النسيَّان وكان لسان حالهم قول الشاعر اليمني الأمير الكندي (امرئ القيس بن حجر) الذي زار موطنه في حضرموت بعد غياب في مقر ملك آبائة في نجد العالية:

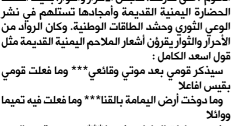
تطاول والليل علينا دمون

دمون إننا معشر يمانون

وإننا لأهلنا محبون

عالقة في أذهان أهل اليمن حتى بعد أنَّ بليت وأنهارت ركائزها، وفي حقيقة الأمر فتراث اليمن القديم أصبح بعد الإسلام جزءاً لا يتجزأ من موروث الثقافة الإسلامية فكانت الملاحم والأخبار والأنساب وقصص الماضي، تصورها الناس وتُذكرها، بعد الإسلام، لتعبر عن فخارهم م واعتزازهم وحنينهم إلى ذلك الماضي البعيد وهي إن كانت صدي صوتٍ الماضى البعيد إلا أنهَّا محصلةً ثقافية تعتبر سناداً مكيناً يسعف على تذكر ماضى الأمة وربطها بإطار الحضارة العربية الإسلامية، ولم يُعد يخشى من سلبيات هذا الماضي بعد أن تجاوزت الأمة خلافات الجاهلية منذ قرون كثّيرةٍ بل وأضحت قادرة على توظيف موروثها التاريخي إيجابياً في إذكاء الوعى بالثورة وتعزيز القدرة على النصّال الوطنيّ والسعى بخطى ثابتة نحو الاستقلال والتحرر والوحدة."

كان اليمن قبل الإسلام حضارة راقية ظلت ذكراها



فحمير سادات الملوك وخيرها \*\*\* وهم من قديم الدهر

سادوا القبائلا ويوم لقينا العجم من أرض فارس \* لقت ضيغما من

وُنلتُ بلاد المشرقين كلاهما \*\*\* ونلت بلاد المغربين

على الجنة الخضراء من أرض يحصب \*\*\* ثمانون سداً

مآثرنا في الأرض تصدق قولنا\*\*\* إذاً ما طلبنا شاهداً

في مقالَ لأحمد المطاع ( ص 336) ولم تزل بعض تلك الأتّار جاثمة كالخلود، تُمثل لرأيها أجيالاً من ملوك حمير

وصرواح، وسبأ، وناعط، وظفار، وبينون وغمدان كي تناجيك آثارهم، وتخبرك مآثرهم من نقوشهم المطلوسةُ على الأحجار، وبقية أطلالهم الثابتة على كر الإعصار، أنهم ساتذة العالم في تلك العصور، وجاء في صفحة (348). "وعلى كل تقديّر فإنّ أجل ما كتب في هذا الباب وأقربه إلى الحقيقة، ما كتبه نشوان بن سعيد الحميري، والحسن بن أحمد بن يعقوب الهمداني، وهما من فُحول رجال اليمن وأعيانها، غير أنه من المؤسَّف بل الموجع أنّ معظم ما كتبوه سطت عليه أبدى الزمان، ونوائب الأيام، وكثيرُ من ذلك خرج من اليمن وّلاذ بخزائن الغرب، لاذ ببرلين ولندن وروماً واسكريال، وما بقى منه باليمن انكمش بخزِائن العظماء، وانجحر في ظلمات البيوت ينادم الفئران والأرضة؟"..

((وهنا يقول القلم وهو يكاد يتعثر خجلاً، ليس أمامك أيها الباحث غير ما كتبه المستشرقون عن هذه البلاد، وذلك المجد الضارب إطنابه بالنجوم وبقية ما دونه أولئك الآباء والأمجاد، ولا أقول إنه من العار نقل ما كتبه المستشرقون (فالحكمة ضالة المؤمن) ولكن من الِعار الجمود عليه والوقوف عندما رسموه، وأن نبقى عالة عليهم حتى في معرفة بلادنا، ومهدٍ آبائنا، ومدافن أجدادنا، أما بَعد الَّثورةُ فكما نعرف جميعاً وخاصة في عهد باني اليمن الحديث الرئيس على عبدالله صالح رئيس الجمهورية الذي قال قولته المشهورة : "إنّ تاريخنا مرجع لا نظير له إذا حاولنا أن نستقى منه ملامح شعبنا وأصالته ونستنبط من خلال هذه الملامح توجهه الرائد نحو المستقبل" في عهده قامت المؤسسات الثقافية الخاصة بالآثار والتراث الثقافى الحضري وكثرت الإصدارات من الكتب ونشرت كثير منّ المخطوّطات وعقدت الأسابيع اليمنية الثقافية في الخارج ومعارض الحضارة اليمنية واختيرت صنعاء عاصمة للثقافة العربية عام 2004م وأصبح ذكرى الماضي السعيد مادة خصبة تدرس في المدارس والجامعات وشجع فخامة الرئيس على عبدالله صالح إصدار كتب الهمداني ونشوان بن سعيد الحميري وغيرها من كتب التراث حتى أنّه رعى ودعم شخصيا تحقيق ونشر وطبع كتاب شمس العلوم الذي دو َّن ملامح خالدة مِن الحصّارة اليمنية القديمَّة، وفي عهده خرج اليمن حقاً إلى المحافل الدولية وأصبحت زيارّة الرئيس إلى الخارج ترسم صورة اليمن الجديد في أذهان العالم وتعزز مكانته بين الأمم بحضور مشهود وصوت مسموع، وهيهات بين الحاضر والماضَّى، وكلُّنا نتذكر سخرية أبي الأحرار الشاعر الزبيري من رحلة الإمام البدر إلى موسكو :

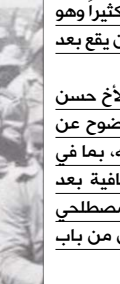
يبهرون الدنيا بزورة موسكو \*\*\* وعليهم غبار قوم

إحياء الحضارة اليمنية القديمة من خلال تحقيق فخامة الأخ الرئيس للوحدة السياسية للوطن اليمنى الذى أضحى

رمزا مفعِما بالقوة والعزة ومكللا بالكرامة والفخار. وأخيراً فإنّ صحيفة 26 سبتمبر ليست صحيفة عسكرية تحمل اسم الثورة المجيدة فحسب وإنَّما هي جريدة رائدة ِ في مجال ٰإحياء الثقافةُ والحضارة اليمنية وَّهي تُجسد حقاً انطُّلاق الثورة وتطورها وتجددها وآفاق مستقبلها، هي صورة من يمن الوحدة والتنمية والحضارة.

ويبقى السؤال للكرام من صـُنـَّاع الثورة : إلى أي حدٍ كان تكوينهم الثقافى يزُخر بثقافة الّماضي وروح الحّضارةُ





الحياة وقرر أن يحمل راية الثورة على القهر والتخلف حتى أزاح لحمته واستذكار رموزه حتى

ضربة ِلازب، كأنها لم تكن نسياً منسياً بالأمس، تبدت رموز

ولا شك أنّ العِمل السياسي في التحضير للثورة اليمنية،

وكذلك مؤلفات نشوان بن سعيد الحميري مثل "شمس العلوم"، على ندرتها، هاجس الأحرار والثوارّ، بحيث اضحت

سيذكر قومي بعد موتي وقائعي\*\*\* وما فعلت قومي وما دوخت أرض اليمامة بالقنا\*\*\* وما فعلت فيه تميما

ونلٍت بلَّادُ الهند والسند كلها \*\*\* وفي الصين صيرنا

وريدان قصري في ظفار ومنزلي\*\*\* بها أس جدي دورنا

ُ جاء في مجلة الحكمة اليمانية وحركة الإصلاح في اليمن

وسبأ ومعين والأذواء، وينشد لسان حالها قبل سؤالها : تلك آثارنا تدل علينا \*\*\* فانظروا بعدنا إلى الآثار أنها الباحث إلا أن تقف الــدوارس، ورسومهم الطوامس، بمعين، وبراقش،

أمًّا أكبر إنجاز ثقافي وحضاري في العصور الحديثة فهو