







إن من يتابع ما يجري في معظم مساجدنا سيدرك و بدون عناء أنها تمثل قنابل موقوتة قد أصبحت قريبة من

و في حال حدوث ذلك فإنها لن تبقي و لن تذر. إن ذلك يحتم على جميع فئات المجتمع الوقوف أمام هذه الظاهرة بالبحث و التدقيق بهدف التعرف على حجمها و الطرق الواجب اتباعها للتعامل معها و دور كل فئة من فئات المجتمع في ذلك. المسجد هو الذي يسجد فيه و قيل كل موضع يتعبد فيه فهو مسجد. و لكن المسجد المقصود هنا هو ما يطلق عليه مسجدا أي ما تقام فيه الصلوات الخمس و صلاة الجمعة. ذلك هو ما أذن الله أن يرفع لانه يذكر فيه اسم الله. وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا. فالمسجد لله يملكه وحده و من أجله يكون إعماره.

> و من وظائف المسجد التخفيف مما قد تعانيه بعض الصدور من غـل كي يكون مرتادوه إخوانا. و لذلك فقد ذم الله فعل من اتخذ مسجداً ضرارا و ارصادا. فالمسجد ليس بناء يشيد و لا شعارا يرفع و إنما رسالة تؤدى. فلا يكفي ان يسمى مبنى معين مسجدا حتى يطلق عليه مسجد. بل انه لآبد و ان يترفق مع المبنى عمرة المسجد حتى يمكن ان يطلق عليه مسجدا. فالذين توهموا ذلك في عهد الرسـول صلى الله عليه و سلم فضحهم الله و رد عليهم ادعاءهم. فالذين اتخذوا مسجدا ضراراً وأرصاداً لمن حارب الله و رسوله و تفريقا بين المؤمنين لم يتخذوا في الحقيقة مسجدا لان ما يمارس فيه لا يتفق مع عمارة المسجد الحقيقي. و لذلك فانه لا يستحق ان يصلى فيه بل انه يستحق الهدم و التدمير. فوجدوه ضرارا حتى وان رفع لافتة المسجد وتدميره خير لان ذلك سيجنب المسلمين ما يمارس فيه من خيانة و مكر و تخريب و تدمير. لا شك في ان مثل هذه الممارسات لا تؤدي الــى التقوى بل الى الفجور. فبدلا من أن يعمل المسجد على تطهير الجماعة المسلمة فانه في هذه الحالة سيعمل على تلويثها. فقول الزور إثم و قول الحق

> أماكن لتبادل الأخبار و نشر الصحف و لا أماكن للدعاية السياسية و لا للتثقيف الحزبي و لا للبيع و لا للشراء و لا للمناظرات الفكرية

بل انها ليست مكاناً للتعليم العادي. لذلك فانه ينبغي التعامل معها على انها بيوت الله وحده، مخصصة

فقط لما يتعلق بذلك من أمور لانه لا بدان يكون بناؤها ابتغاء لوجه الله. ويجب إبعادها عن الممارسات غير المرتبطة بالصلاة وذكر الله فهي ليسـت مكانا للبول كما اوضح ذلك الرسول صلى الله و سلم للاعرابي الذي تبول في المسجد و لا ينبغي ترك المخلفات فيها ولأ تزين جدّرها بالشعارات مهما كان نوعها. يجب الإقلال من الكلام فيها واذا كان له ضرورة فينبغي ان يكون بصوت منخفض، لان ذلك يذهب الخشوع المطلوب من كل من يدخلها. وكذلك انه ينبغى ان لا يتم دخولهاً بالسلاح حتى و لو بهدف الصلاة. اما تخزين السُّلاح فيها و استخدامها في العمليات العسكرية فمن الكبائر .

فمن اظلم ممن منع مساجد الله و سعى في خرابها من حيث

انها لله ولذلك فانها ليست أماكن للقضاء ولا للترفيه العادى ولا

تحويلها الى ملك خاص. فبغض النظر عمن بني المسجد او عمن يعتني به فانه لا يملكه أبدا و بالتالى فانه لا يحقّ له ان يستُخدمه لأغراضه الشخصية. فمن يفعل ذلك فلن ينجح في ذلك لأنه لن يتمكن حتى من دخوله و هو آمن و لن يذكره الناس بالفخر والاعتزاز بل بالخزي و في الآخرة فان جزاءه العذاب الشديد. فإخلاء المساجد من أهلها آكبر عند الله و الفتنة اشد من القتل.

فقد شرعت المساجد لإقامة الصلاة و فعل الخير للناس. و أقيموا الصلاة و آتوا الزكاة و ما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله. و كذلك فان المساجد للاعتكاف و لا تباشروهن و انتم عاكفون في المساجد. فالمساجد لم تشرع للترف و اللعب و لا للحصول على المال و لا للمناظرات الدنيوية أيا كانت. فلا تقاتلوهم عند المسجد الحرام حتى يقاتلوكم فيه. فلا يمكن ان يكون المسجد منطلقا للاعُتداء تحتَ أي ظرف من الظروف.

ان من أهم وظائف المسجد هو تطهير المسلمين من الفحشاء. فيه رجال يحبون ان يتطهروا و الله يحب المطهرين. أما الشيطان فانه يعمل بكل ما يستطيع ليفتن ابناء آدم لينزع عنهم لباس التقوى بهدف كشف عوراتهم. و المساجد تعمل على الباس المسلمين لباس التقوى و الورع. فإذا ما أصاب المسلم فاحشة فلا يقول وجدنا آباءنا و الله أمرنا بها بل يقول علي ان أذهب الى المسجد للتطهر من دنس الشيطان فان الله لا يأمر بالفحشاء.

فالمفترض ان تكون المساجد رحمة و هداية و تعاونا على البر والتقوى. فان حولوه الى مكان للفتنة فقاتلوهم حتى يكون الدين كله لله. فالله لا يحب الممسكين و إنما يحب المحسنين فأحسنوا. فإلى جانب ارتباط المسِجد بالصلاة والتي هي أهم العبادات على الإطلاق فان له ارتباطا بالعبادات الاخرى. قمن الأفضل ان يكون له دور في تفعيل عبادة الزكاة من حيث حث النِّاس على أدائها و ليس من خلال تحصيلها. و ما من شك بان له دورا في عبادة الصيام على الأقل فيما يتعلق بالاعتكاف وزكاة الفطر.

أما دوره في عبادة الحج و العمرة فأساسى. فلا يتم كل من الحج و العمرة إلا في المسجد الحرام. فالمسجد الحرام هو المسجد الذي يَحرم فَيه الأعتداء بكل أشـكاله حتى ما قد يكون له مبرر مثلُّ القصـاص. فمن مسـتلزماتهما فعل الخير للآخريـن و ما تقدموا

لأنفسكم من خير يعلمه الله. و من مستلزمات الحج و العمرة النسك. و من مسٰ تلزماتهما التوقف عن الرفث و الفسوق مما يترتب عليه التزود بالتقوى. فالمتقون لا يحلون شعائر الله و لا الشهر الحرام ولا الهدي و لا آمين البيت الحرام يبتغون فضلا من ربهم و رضونا ولا يتعاونون على الإثم و العدوان. إنهم يوفون بالعقود و يتعاونون

على البر و التقوى. فلباس التقوى ذلك خير. المسجد منارة للعدل و الإحسان. قل أمر ربي بالقسط و أقيموا وجوهكم عند كل مسجد و ادعوه مخلصين له الدين ان يوفقكم للعــدل و ان يثبتكم عليه. «قُــل إنَّ مَا حَــرٌ م الله الْفُو َاحِ شَ مِ ا ظَهَ ر ۗ م ۚ ذَهُ ۗ وُوَمَ الْإِ طَـْنَ وَ الإَثَّـَٰمَ وَ الْبِعَٰ بِي لِغَيْدٍ لِ ۗ الْحَقِّ وَ أَن تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَا لَمْ يُدَزِّلْ بِهِ لَسُلْطَانًا وَ أَنَ تَقُولُواْ عَلَى الله

عمارة المسَّاجد تتم بإقامة الصلاة و الامـر بالمعروف و النهي عـن المنكر. إنما يعمر مسـاجد الله الذين لا يخشـون أحدا إلا الله فعسي أولئك ان يكونوا من المهتدين. المساجد تحث المصلين على بذل الجهد والوقت والخبرة لمساعدة المسلمين على تحسين مستوياتهم. و لا شك في ان ذلك من أعظم الدرجات عند الله لأنه يترتب عليه رضاء الله و رضاء المسلمين.

و من وظائف المسجد أن يمكن الناس من أن يشهدوا منافع لهم ومن ذلك التمتع بما رزقهم الله من بهيمة الأنعام فإذا وجبت جنوبها فكلوا منها و اطعموا القانع و المعتر. ان ذلـك مظهر من مظاهر التساوى. اذ يأكل معا من امتلك بهيمة الأنعام و قدمها لكل من هو في المشجد سواء كان فقيرا او غير فقير. ان ذلك شعيرة من شعائر اللّه يحمد عليه وحده. فهو ليس منا ممن قدم بهيمة الأنعام و لا ذلا لمن أكل منها من الفقراء ولا بخلا ممن أكل منها من الاغنياء ولم يقدم منها شيئا. انه منسك يؤدي الى تقوى القلوب.

فإذا كان المسجد كذلك فانه لا ينبغي صد المؤمنين عنه لان ذلك من أعظم الكبائر. المسجد يتيح للمسلم ان يخلع ثياب و أفعال الفجور والفسوق ويستبدلها بالزينة الطيبة وفعال الخير والبر والإحسان. من ثياب الفجور والتباهي و الإسراف و الرياء. و من افعال الفجــور البغي بغير الحق، أكل إموال النــاس بالباطل و من أفعال الفسوق بيع الوهم للناس و كل أنواع الفواحش الظاهرة و الباطنة.

و من ثياب الزينة أكل الطيبات من الرزق و مساعدة المعدمين على ذلك وستر عيوب الآخرين و مساعدتهم على ذلك. و من أفعال الخير العـدل، أي نصرة المظلومين و من أفعال البر تمكين الآخرين من التغلب على نقاط ضعفهم و مساندتهم على تزكية أنفسهم و من أفعال الإحسان تامين الخائفين.

أ. د. سيف العسلى

و نظرا لأهمية الرسالة التي تقوم بها أماكن العبادة فقد أعطاها الله تعالى حصانة. لقد أوضح الله بأن المساجد قد جعلها للناس كافة و بالتالي فان الاستفادة منها لا ينبغي ان تكون على أساس النسب او القُرابة و المصالح المشتركة. فَهو مؤسسة إنسانية تعمل مع الناس كلهم بغض النظر عن الدين أو العرق أو الانتماء السياسي.فالمواطن و غير المواطن سـواء أي سواء العاكف فيه و الباد. و لقد توعد الله من يحاول أن ينحرف به عن مهامه هذه ان يذيقه من عذاب اليم.

و أي أمة لا تحترم ذلك فان الله توعدها بالهلاك. لقد أعطى الله حصانــة مطلقة لكل أماكن العبادة مهمــا كان نوعها. و جعل ذلك سببا للحفاظ عليها كلها. و لولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع و بيع و صلوات و مساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا و لينصرن الله من ينصره ان الله لقوي عزيز. و قد حث الله عباده المسلمين على التمسك بذلك حتى لولم يتمسك بها غيرهم. الذين ان مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآثوا الزكاة وأمروا بالمعروف و نهوا عن المنَّكر. و على الرغم من تعنت قريش فإن الله لم يأذن لنبيه ان يدخل المسجد الحرام عنوة.

لقد مثل مسجد الرسول في المدينة المؤسسة الأهم التي تولت العديد من المهام الاقتصادية والاجتماعية الى جانب المهام السياسية. و قد حددت صحيفة المدينة هذه المهام. لكن مسجد رسول الله يختلف عن المساجد اليوم، حيث ان المهام السياسية تتولاها المؤسسات السياسية والمهام الاجتماعية يجب ان تتولاها المؤسسات الاجتماعية والمهام التعليمية يجب ان تتولاها المؤسسات التعليمية و هكذا. فاذا ما سمح لكل مسجد بان يمارس الدور الذي كان يمارسه مسجد رسـول الله لتحول كل مسجد الي دولة مستقلة. ولا شك ان ذلك غير ممكن ولترتب على ذلك حدوث الفوضى و الاضطراب و الشقاق.

## يكفي سكوتاً على تسييس المنابر

ليس ثمة شك في أن خطباء الجمعة مطالبون بمناقشة مختلف المشاكل التي يواجهها الوطن والأمة انطلاقاً من مسئوليتهم الدينية التي تفرض عليهم التعاطي مع الأحداث من خلال رؤية دينية تعتمد على الدعوة لتوحيد الصف ونبذ الفرقة وإشاعة مفاهيم التآخى والمحبة والتسامح بين أبناء الوطن الواحد

> ورغـم أن اليمن تواجه تحديات كثيرة لعل أبرزها وأخطرها تحدى التطرف والإرهاب سواء أكان إرهــاب وتمــرد الحوثــى أو إرهاب تنظيـم القاعدة أو دعوَّاتَ الانفصال التي يـروج لها البعض ناهيـك عـن آلاف القضايــا التي تتطلب مـن الخطبـاء التعاطيَّ معها برؤية دينية تسهم في حثٍ المجتمع على مواجهتها انطلاقا مـن الواجـب الديني والشـرعي والدستوري والقانوني على الفرد والمجتمع ، إلا أن خطباء كثـر يتجاوزون تلك القضايا ويقفزون عليها ذاهبين للحديث عن قضايا سياسية إقليمية ، ودولية بشكل لا

علاقة له بالمفاهيم الدينية . ومع أحقية الخطباء في تناول

بعض القضايا المتعلقة بالأمة العربية والإسلامية -رغم عـدم صوابية القفز إليها وتجـاوز واجباتهم في مناقشــة القضايا التي تهــم الوطن على الأقل في نظري- ،إلا أن الواجب يتطلب أن يكون ذلك التَّنَــاول هُدفه الدعوة إلــى الاتحــاد والتآخي ونبذ الفرقة والانقسام والتشـرذم ،لا التناول السّياسي الذي يتبنى مواقف معينة ومسبقة لخدمة أطراف

في أحد مساجد العاصمة خصص أحــد الخطباء خطبتي الجمعة لقضية الجدار الفولاذي الذي تبنيه مصر عَلَــي حدودها مع قطاع غــزة، وقضية قِافلة شـريان الحياة وتناولهما بشكل مشـابه تماما في الشكل والمضمون لما يثار حولهما على شاشة بعض

عبدالملك الفهيدي

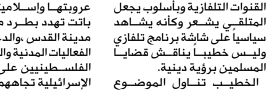
إن الواجب على هـذا الخطيب السياسية التي أدت إلى انقسامهم وتفرقهم.

القنوات التلفازية وبأسلوب يجعل سياسيا على شاشة برنامج تلفازي المسلمين برؤية دينية.

الخطيب تناول الموضوع من وجهــة نظر تشــعرك وكأنك تستمع إلى أحد المتحدثين باســم حركة (حماس) وليس إلى خطيب في اليمن ،حيث راح هذا الأخير يكيل الاتهامات للحكومات العربية بالعمالة لإسرائيل وأمريكا،وتحميلها المسـؤولية عن حصار غـزة ولم يكن ينقص ذلك الخطيب سوى إنهاء الخطبة بالدعوة إلى الجهاد ضد الحكومات

وأمثاله استثمار الإجماع اليمني الواحد ووقوفه ضد حصار غزة وخلف الشعب الفلسطيني في مواجهة الاحتـلال، وإقامـة دولته و ترسـيخ هـذا الإجماع وتعزيزه باعتباره صورة من صور الاتحاد, وتسخير منابر المساجد لدعوة العرب والمسلمين لمساعدة الفلسطينيين على التوحد وتجاوز الخلافات

ألم يكن أفضّل لهذا الخطيب أن يعبر عن الموقف تجاه هكذا موضوع بطريقة أخرى غير تلك الطريقة التي تحدث بها عنها والتي لا تختلف عن مناقشتها على شاشــات الفضائيات، ألم يكن من الأفضل له الحديث عمّا يتعرض له المسـجد الأقصى والعرب المقدسيين من محاولات لتهويد المدينة وإلغاء



الخطباء لا علاقة لها بالدين بقدر ما هي استغلال سيء لِلدين لخِدمة السياسة .

المساجد للغلاة والمتطرفين وخطباء السياسة، والمخاطر الناجمة عن ذلك ،ويكفينا ما أنتجته مدارس التعليم الديني الخارجة عن إشراف الدولة من عقول هشة ذهبت ضحية لتغرير المتطرفين وصناع الإرهاب سواء أكانوا المتمردين الحوثيين أم إرهابيي القاعدة.

## منابر الساجد وخطب الجمعة ليست للعمل السياسي

وبين أبناء الأمة العربية والإسلامية بشكل عام. لكن ثمة خطباء يحيدون عن ذلك بتبنى مواقف سياسية صرفة تخدم أطرافاً وقوى سياسية سواء داخل اليمن أم خارجه بشكل يتناقض تماماً مع مهمة الخطيب الذي يفترض فيه أن يكون داعية توحد وأخوة، لا نافخ كير، ومشعل فتن.

عروبتها وإسلاميتها، وقضايا الاستيطان التي باتت تهدد بطرد ما تبقى من الفلسطينيين في مدينة القدس ،والدعوة لمواجهة هذه المخاطر عبر الفعاليات المدنية والسياسية والإعلامية التي تساعد الفلسطينيين على مواجهة السياســـة العنصرية الإسرائيلية تجاههم؟! إن حديث ذلك الخطيب عن حصــار غزة والجدار المصري ،وقافلة شـريان الحياة ليست إلا نموذجاً

لعشـرات الأمثلة التـي تتكرر في مسـاجدنا على امتداد اليمن ،والتي تؤكُّد مرة أخرَّى وثانية وعاشرة أن منابر المساجد يستظل إحدى الإشكاليات التي تساهم في تكريس مفاهيم الانقسام والفرقة وصناعة مفاهيم الغلو والتطرف في أوساط الناس وبالذات في عقول الشباب حين تتحول إلى ساحات لنشـر الأفكار والمواقف السياسية التي تخدم هذا الطــرف أو ذاك بشــكل لا يؤدى إلــى تَزييف وعى العامة فحسب، بـل إن خطورتها تكمـن في أنها تحول المواقف السياسية إلى قضايا دينية مغلفة بأدلة قرآنية وأحاديث نبوية تفسر وفقا لأهواء هذا الخطيب أو ذاك، الأمر الذي يترتب عليه اتخاذ الناس لمواقف قد تصل حد العنف دون إدراك منهم أن تلك الأفكار والقناعات التي يرسخها لديهم مثل هؤلاء

مرارا وتكرارا سنظل ندعو إلى عدم ترك منابر

علماء الدين الأفاضل لهـم مكانتهم الكبيرة وتقديرهــم العالي فــي المجتمع وبيــن أفراد الشعب وقيادة الدّولة ِ ومؤسساتها، وليس في ذلك أدنى شك انطلاقاً من أدوارهم المشهودة وواجبهم الديني تجاه الجميع.

ولكن رجال آلدين وعلماءه الأجلاء يتحدد دورهم وواجبهـم الديني العظيـم في توعية وارشاد الناس، وكذا تقديم المشورة والنصح للحاكم كونه ولى الأمر، فإن الأمر يجب ألاً يتجاوز ذلك إلى خلّط الدين بالسياسة والتدخل في الأمور الاقتصادية والتشريعية المدنية كون ذلك له أهله المختصون كما لرجال الدين اختصاصهم المحدد والواضح والمقدر في الوقت

وإذا كنا نقدر ونجل رجال الدين وعلماءه الأَفَاضِل، فإن علينا أن نتساءل من هم «العلماء» وما هـى المعايير التي تعطيهم تلك الصفة المستحقة لمن يصل ويرتقي إلى تلك العلمية؟، ونقول ذلك لأننا نجد اليوم أن الباب أصبح مفتوحاً ودون ضوابط، حيث من السهولة بمكان أن بعض مـن ارتقوا إلـى منبر الجمعة ولیس في رصیدهم شيء سوی حفظ عدد من السور والأحاديث النبوية الشريفة، ثم يمنحون أنفسهم – هكذا – صفة عالم يطلق من خلالها الفتاوي على العامة من الناس والتي لا تخرج بعضها من التحريض وتعبئة الناس بطريقة لا يقبلها حتى علماء الدين أنفسهم ممن يستحقون تلك الصفة عن جدارة وأهليةً. `

إن على الدولة بأجهزتها المختصة وفي مقدمتها وزارة الأوقاف والإرشاد أن تقوم بواحباتها كاملة، أولاً تجاه تحديد من هم علماء الدين ومــا هي المعاييــر التي يجــب أن تٍكون محددة وواضحة حتى تعطــي كل ذي حقا حقه أسوة بأي درجات علمية أو تخصصية أخرى، تخضع للشَّروط والضوابط المحـددة بحيث لا ينالها إلا من يستحق تلك الدرجة دون أن تفتح الباب لأن يتحصل عليها من لا يستحقها أو أخذ فيها التأهيل والإجازة اللازمة .

وكما أسلفنا القول بأن الخلط بين الدين والسياســة أو السياســة بالدين فإن ذلك يعتبر مفسدة لكليهما لأن للدين رجاله المتخصصين فيه وللسياسة أيضًا رجالها ومختصوها، غير أن ذلك لا يمنع اطلاقاً أن يستنير طرف برأي طرف أخر لكن من دون عملية الخلط بين المجالين لأنهما مثلهما مثل المجالات الأخرى المختلفة

تِسبِيرِ في اتجاه واحد متواز دون أي تعارض واليوم نجد في مجتمعنا حالة أشبه بالظاهرة

أو « الموضة» ونّحن نشاهد ونسمع الكثير من رجال الدين أو حتى خطباء المساجد وقد ركبوا موجـة العمـل السياسـي من خلال اسـتغلال ر. المساجد والمنابر والصحف وغيرها وهم يتناولون الشأن السياسي الذي في الغالب يأتي دون علم أو دراية كما لا يخلو بعضه من التحريض وتعبئة العامة من الناس تعبئة خاطئة وهو ما لا يجوز لأنه يدخل في باب الخلط بين الدين والسياســة وهو ما لا يجب تحت أي ونقولها واضحة إن أهل الدين أهل علم في

مجالهم ولا يمكن أن يقبلوا اطلاقاً أن يأتي من

هو بغيـر علم أو تخصص ليتحـدث في الَّدين

أو يفتى في مسـألة بدون علم لأنهم يعرفون خُطُورةً ذلتك، وبالتالي ٍ بدورهـم وبالقاعدة نفسها فلا يجوز لهم أيضاً ان يتدخلوا في مجال وعلم ليس من اختصاصهم. ومغ هــذه الظاهـرة أو الموجة التــى يركبها بعض رجال الدين باشتغالهم بالعمل السياسي نجد أن الكثير من المساجد والمنابر قد تحولت إلى منتديات تضج بالعمل السياسي، كما أننا نجدها وقد تحولت معهــا الكثير منّ منابر المساجد في خطب الجمعة إلى العمل السياسي وخطبة سيآسية ليتحدث صاحبها في السياسة

والاقتصاد والعلاقا-ت الخارجيــة والشـِـئون الاجتماعية والقوانين والتشريعات وطبعا دون علم وفي مقام غير المقام، حتى أن بعضهم نجده وقد أنصرف في الخطبة تماماً عن هدفها الأساسي المتمثل في توعية الناس وإرشادهم إلى العمل السياسي الذي لا يعنيهم ولا يخصهم خاصة في هذا المتبر والمقام. إزاء ذلكَ فإننا نطالب وزارة الأوقاف والإرشاد بأجهزتها المختصة أن تقوم بدورها كاملا تجاه هـذه الموجة والمد الـذي يركبـه البعض من رجال الدين الذين يخلطون الدين بالسياسة

في خطِبهم ودروسهم، وكذا القيام بواجبها كآمــلاً في الحد من اسـتغلال البعــض لمنابر المساجد وخطب الجمعة للعمل السياسي وهو ما يخالف أهداف خطب الجمعة ومنابر المساجد المحددة بالتوعية والإرشاد الديني وليس العمل السياسي الذي له أهله ومختصوه وله ميدان آخر غير المنابر والمساجد.



الوحدويون . . سلوكا وممارسة . . هم أهل الثقة الشعبية لقيادة العمل الوطني